
 

 JURNAL PENDIDIKAN IPS 
https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3319 

Vol.15 No.2, Juni 2025 | ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 

 
 

 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  630 

A Preaching Communication Approach to Instilling the Values of Religious 
Moderation at the Al-Mubarok Pajo Islamic Boarding School 

Pendekatan Komunukasi Dakwah Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Moderasi Beragama di Pondok Pesantren 
Al-Mubarok Pajo 

Firmansyah1)*, St. Fatimah Azzahra1) 

1)STAI AL-AMIN DOMPU 

*Correspondence: firmansyahmag@gmail.com  

ABSTRACT 
The approach of da'wah communication in instilling the values of religious moderation aims to form a tolerant, balanced, 
and peaceful understanding of religion, and avoid extreme attitudes (radical or liberal). In this context, the da'wah 
approach needs to be adjusted so that the message about wasathiyah (moderation) in Islam can be accepted and 
internalized. This study aims to identify the values of religious moderation in the Al-Mubarok Pajo Islamic boarding 
school, and aims to determine how the da'wah communication approach in instills the values of religious moderation in 
the Al-Mubarok Pajo Islamic boarding school. This type of research uses a field research with a qualitative approach. 
Qualitative descriptive data analysis with the Miles and Huberman data analysis model which includes three main stages, 
namely: Data Reduction, Data Presentation and Conclusion Drawing. The results of this study indicate that the values 
of religious moderation at the Al-Mubarok Pajo Islamic boarding school include Tawassut (middle way), I'tidal (Justice 
and Proportional), Tasamuh (tolerance), Asy-Shura (deliberation), Al-Muwathanah (love of the homeland), Al-La'unf 
(anti-violence) and I'tiraf Al-'urf (friendly culture). Using da'wah media through education, and internet media. The 
da'wah communication approach in instilling the values of religious moderation at the Al-Mubarok Pajo Islamic boarding 
school is using Da'wah bil-lisan, bil-qalam, and bil-hal with a persuasive, educational, and dialogical approach. The 
interpersonal approach is humanistic and contextual, adapted to the social and cultural conditions of the community. 
And the da'wah carried out is not judgmental, but encourages an inclusive and peaceful religious understanding. 

Keywords: Communication Approach; Preaching; Moderation Values 

 
ABSTRAK 

Pendekatan komunikasi dakwah dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama bertujuan untuk membentuk 
pemahaman keagamaan yang toleran, seimbang, dan damai, serta menghindari sikap ekstrem (radikal maupun liberal). 
Dalam konteks ini, pendekatan dakwah perlu disesuaikan agar pesan tentang wasathiyah (moderat) dalam Islam dapat 
diterima dan diinternalisasi. Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi Nilai-nilai moderasi beragama di pondok 
pesantren Al-Mubarok Pajo, serta bertujuan untuk mengetahui bagaimana pendekatan komunikasi dakwah dalam 
menanamkan nilai-nilai moderasi beragama di pondok pesantren Al-Mubarok Pajo. Jenis penelitian ini menggunakan 
jenis penelitian lapangan dengan Pendekatan Kualitatif. Analisis data deskriptif kualitatif dengan model analisis data 
miles dan Huberman yang mencakup tiga tahapan utama, yaitu: Reduksi Data, Penyajian Data dan Penarikan 
kesimpulan. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Nilai-nilai moderasi beragama di pondok pesantren Al-Mubarok 
Pajo diantaranya Tawassut (jalan tengah), I’tidal (Adil dan Bersikap Proposional), Tasamuh (toleransi), Asy-Syura 
(musyawarah), Al-Muwathanah (cinta tanah air), Al-La’unf (anti kekerasan) dan I’tiraf Al-‘urf (ramaha budaya). 
Menggunakan media dakwah melalui pendidikan, dan media internet. Pendekatan komunikasi dakwah dalam 
menanamkan nilai-nilai moderasi beragama di pondok pesantren Al-Mubarok Pajo yaitu Menggunakan Dakwah bil-lisan, 
bil-qalam, dan bil-hal dengan pendekatan persuasif, edukatif, dan dialogis. Pendekatan interpersonal yang bersifat 
humanis dan kontekstual, disesuaikan dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat. Dan dakwah yang dilakukan tidak 
bersifat menghakimi, tetapi mendorong pemahaman keagamaan yang inklusif dan damai 

Kata Kunci: Pendekatan Komunikasi; Dakwah; Nilai-nilai Moderasi 

This is an open access article under the CC - BY license. 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index
mailto:firmansyahmag@gmail.com


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  631 

PENDAHULUAN 

Persoalan moderasi merupakan persoalan yang harus diperhatikan untuk kepentingan bersama, 
menimbang fenomena ekstrimisme, radikalisme, intoleransi, dan bentuk gerakan garis keras lainnya yang jauh 
dari hakikat Islam sudah semakin menjamur dan semakin teramplifikasi di Indonesia. Fenomena ini merupakan 
persoalan yang harus diatasi, dan peran pondok pesantren yang menjadi tombak keislaman harus memiliki 
kepekaan terhadap permasalahan ini. Pondok pesantren harus mampu menumbuhkan pemahaman keagamaan 
yang progresif berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan, perdamaian, dan toleransi sehingga tercipta masyarakat 
Indonesia yang harmonis dan rukun di tengah masyarakat yang multikultural. Realitas beragama yang dapat 
ditemui saat ini terjadi di Indonesia lebih pada polarisasi antara masyarakat muslim yang memandang segala 
sesuatu menjadi benar, hanya ada pertentangan Islam/kafir, taghut/Allah, haq/bathil, jahiliyah/Islami, dar al-
Islam/dar al-harb, dan pertentangan lainnya. Dengan pandangan dualistis seperti ini nantinya akan melahirkan 
masayarakat muslim yang berpola pikir terlalu simplistik, linier, kaku, keras, dan bahkan radikal. (Rosyidah, 
2021) 

Konsep moderasi beragama sangat relevan terhadap persoalan saat ini untuk mewujudkan Islam moderat 
di tengah diversitasnya masyarakat Indonesia, dalam dunia pendidikan, khususnya pondok pesantren memiliki 
peran penting juga pemotor utama untuk merealisasikannya. Pondok pesantren memiliki peran penting dalam 
penyebaran dakwah Islam. Pondok pesantren memiliki fungsi dalam proses pentransferan ilmu-ilmu Islam, 
tempat untuk menjaga dan memelihara tradisi Islam, serta tempat yang terbukti mampu melahirkan ulama-
ulama. Selain itu pondok pesantren juga memiliki peran penting dalam mewujudkan masyarakat yang harmonis, 
rukun, adil, makmur, dan sejahtera di bawah prinsip-prinsip keislaman yang rahmatan lil 'alamin. (Rohman 
2021) 

Dakwah Islam seharusnya mengedepankan pendekatan komunikasi dakwah dalam proses penyampaian 
atau pengaktualisasiannya baik dalam sektor formal maupun informal agar Islam senantiasa dapat menjaga 
kerukunan dan keharmonisan di tengah masyarakat Indonesia yang plural dan multikultural. Pendekatan 
komunikasi dakwah penting karena tanpa komunikasi yang tepat, pesan yang disampaikan bisa gagal dipahami, 
ditolak, atau bahkan menimbulkan konflik. Pendekatan komunikasi menentukan apakah pesan diterima, 
dimengerti, dan direspon dengan baik. Karena setiap orang memiliki latar belakang, pemahaman, dan 
pengalaman berbeda. 

Komunikasi interpersonal, merujuk pada cara individu menyampaikan pesan, berinteraksi, dan 
membangun hubungan dengan orang lain (Solihat et al., 2014). Komunikasi mencakup berbagai elemen, seperti 
nada suara, bahasa tubuh, ekspresi wajah, dan pilihan kata. Teori ini menekankan pentingnya pemahaman antar 
individu dalam proses komunikasi dan bagaimana pesan disampaikan serta diterima. Komunikasi interpersonal 
mencakup kemampuan untuk menyampaikan pesan secara personal, mengakomodasi berbagai preferensi dan 
kebutuhan audiens. Mampu membina hubungan yang baik, mendengarkan dengan empati, dan merespons 
secara sesuai terhadap berbagai keberagaman audiens dapat dianggap memiliki komunikasi interpersonal yang 
efektif. Penerapan aspek-aspek ini dapat memperkuat keterlibatan audiens, membuat mereka merasa terhubung 
secara pribadi dengan pesan, dan membangun kepercayaan dalam hubungan komunikatif (Mannan, 2019). 

Masalah Dalam kehidupan sehari-hari kita tidak akan pernah terlepas dari kegiatan komunikasi bahkan 
hampir seluruh waktu yang kita habiskan adalah untuk berkomunikasi dengan orang lain. Secara sadar atau 
tanpa kita sadari, kita dapat menghitung dari waktu ke waktu, selalu terlibat dalam komunikasi yang bersifat 
rutinitas, beberapa jam waktu yang kita gunakan dalam berbicara, menonton televisi, belajar dan lain-lain. 
Seberapa jauh komunikasi berperan penting dalam kehidupan manusia dan waktu yang diluangkan dalam proses 
komunikasi sangat besar. Timbul pertanyaan berapa banyak waktu yang digunakan dalam proses komunikasi di 
dalam keseharian. (Eva, 2016) Sering ditemui di dalam kehidupan masyarakat terdapat berbagai macam 
perbedaan dalam pendekatan komunikasi. Pendekatan komunikasi dapat dipahami sebagai pendekatan 
hubungan antara dua orang atau lebih dalam pengiriman dan penerimaan pesan dengan cara yang tepat sehingga 
pesan yang dimaksud dapat di pahami dengan baik. (Djamarah, 2004). 

Komunikasi dakwah adalah proses penyampaian informasi atau pesan dari seseorang atau sekelompok 
kepada seseorang atau sekolompok orang lainnya yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadist dengan 
menggunnakan lambang-lambang baik secara verbal ataupun nonverbal dengan tujuan untuk mengubah sikap, 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  632 

pendapat, atau perilaku orang lain yang lebih baik sesuai ajaran Islam, baik langsung secara lisan maupun tidak 
langsung melalui media. Komunikasi dakwah juga dapat diartikan cara-cara atau strategi yang digunakan oleh 
dai (pendakwah) untuk menyampaikan pesan-pesan Islam kepada masyarakat agar pesan tersebut dapat diterima 
dengan baik dan efektif. Komunikasi dakwah yang berhasil tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga 
membangun hubungan emosional, spiritual, dan sosial dengan audiens. (Karyaningsih, 2018). 

Melalui komunikasi Dakwah, proses penyampain informasi atau pesan dari komunikator kepada 
komunikan dapat mempengaruhi tingkah laku dan sikap seseorang (komunikan). Sebagai umat Islam proses 
komunikasi ini kita bisa dimanfaatkan sebagai jalan dakwah untuk mengajak orang-orang ke jalan yang benar. 
Ditinjau dari proses komunikasi, dakwah adalah bagian dari komunikasi yaitu proses pengajaran yang 
melibatkan dua komponen yang terdiri dari da’i sebagai komunikator dan dari masyarakat sebagai komunikan. 
Komunikasi didasarkan atas hubungan antara dua orang atau antara seseorang dengan orang lain. Hakikat 
hubungan ini adalah setara antara satu sama lain yang terfokus pada informasi yang sama. Kesangkutpautan 
tersebut berada dalam komunikasi tatap muka. Pihak komunikator (da’i) mengharapkan adanya feedback atau 
umpan balik dari komunikan (masyarakat) atas ide-ide atau pesan- pesan yang disampaikan, dengan harapan 
adanya perubahan tingkah laku dan perubahan sikap dari komunikan. Sudah dapat diketahui bahwa fungsi 
umum komunikasi adalah informatif, edukatif, persuasif, dan rekreatif. Komunikasi memiliki fungsi pertukaran 
informasi, pesan dan sebagai kegiatan individu dan antar pribadi, kelompok tukar menukar data, fakta dan ide. 
(Nurfitriani, 2017). 

Kita hidup di negara indonesia sebagai negara yang memiliki penduduk muslim terbanyak didunia 
menjadi sorotan penting dalam hal moderasi agama. Moderasi adalah inti dari ajaran agama. Moderat adalah 
paham keagamaan yang sangat penting dalam konteks keberagaman dalam segala aspek, baik itu agama, adat 
istiadat, suku dan bangsa itu sendiri. Oleh karena itu, nilai-nilai moderasi beragama harus dipahami secara 
kontekstual, bukan berdasarkan tekstual, artinya di Indonesia moderasi dalam beragama bukanlah Indonesianya 
yang moderat, tetapi cara memahami agamalah yang harus dimoderatkan karena Indonesia memiliki banyak 
kultur/budaya, tradisi, dan adat istiadat. (Fahri, 2019). Persoalan moderasi merupakan persoalan yang harus 
diperhatikan untuk kepentingan bersama, menimbang fenomena ekstrimisme, radikalisme, intoleransi, dan 
bentuk gerakan garis keras lainnya yang jauh dari hakikat Islam sudah semakin menjamur dan semakin 
teramplifikasi di Indonesia. Fenomena ini merupakan persoalan yang harus diatasi, dan peran para tokoh agama 
terutama pendakwah yang menjadi tombak keislaman harus memiliki kepekaan terhadap permasalahan ini. 
Pendakwah harus mampu menumbuhkan pemahaman keagamaan yang progresif berorientasi pada nilai-nilai 
kemanusiaan, perdamaian, dan toleransi sehingga tercipta masyarakat Indonesia yang harmonis dan rukun di 
tengah masyarakat yang multikultural. 

Nilai-nilai moderasi beragama adalah prinsip-prinsip yang menjadi dasar dalam memahami dan 
mengamalkan ajaran agama secara seimbang, adil, dan tidak ekstrem baik ke arah radikalisme maupun 
liberalisme. Moderasi beragama menekankan pentingnya hidup rukun dalam keberagaman, serta menolak 
kekerasan dan sikap fanatik berlebihan dalam beragama. Diantara nilai-nilai moderasi yang harus kita amalkan 
diantaranya komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan dan adaptif terhadap budaya lokal. (Muzakki, 2020) 

Dengan adanya permasalahan yang berkaitan dengan agama, pemerintah, tokoh-tokoh keagamaan, 
akademisi hingga lembaga pendidikan memegang peranan yang sangat penting untuk mencari solusi terbaik 
dalam mengatasi permasalahan tersebut. Sehingga pada tahun 2016, Kementerian Agama Republik Indonesia 
mencanangkan program moderasi beragama sebagai bentuk ikhtiar untuk menciptakan kehidupan umat 
beragama yang harmonis, rukun dan toleran. Untuk mendukung program moderasi beragama tersebut. 
Kementrian Agama Republik Indonesia merumuskan ekosistem moderasi beragama yaitu masyarakat, 
Pendidikan, keagamaan, media, politik dan negara. (Fathoni, 2022) 

Kementrian Agama, mendorong pendakwah untuk melakukan beberapa langkah penguatan moderasi beragama 
melalui pengajian, ceramah. Mengingat bahwa esktrimisme, radikalisme, dan ujaran kebencian merupakan 
problem bangsa Indonesia saat ini. Termasuk yang terjadi di Pondok Pesantren Al-Mubarok Pajo. Dakwah 
merupakan salah satu tugas penting, perlu menjadi pioner dalam menumbuh kembangkankan sikap moderat 
ini. Selain itu dakwah memiliki ruang yang cukup untuk menanamkan nilai-nilai moderasi beragama kepada 
santri di lingkungan Pondok Pesantren Al-Mubarok Pajo 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  633 

Berangkat dari banyaknya kasus esktrimisme, radikalisme, dan ujaran kebencian yang semakin 
menghawatirkan, maka perlu menanamkan nilai moderasi beragama di lingkungan Pondok pesantren Al-
Mubarok Pajo. Jadi bisa dikatakan bahwa penanaman nilai moderasi beragama menjadi hal yang sangat penting, 
karena hal tersebut bisa menjadi salah satu usaha prefentif dalam menangkal ekstrimisme, radikalisme, dan 
terorisme serta fanatisme yang berlebihan yang bisa menjerumuskan santri ke dalam hal-hal yang negatif. 

METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif-kualitatif yang bertujuan untuk memahami dan 
mengetahui Nilai-nilai moderasi beragama di pondok pesantren Al-Mubarok Pajo. Pengkajian literatur yang 
terkait dengan konsep, dan pendekatan, dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama. Dengan 
menggunakan berbagai sumber literatur akademik yang valid, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
pandangan komprehensif mengenai Pendekatan komunukasi dakwah dalam menanamkan nilai-nilai moderasi 
beragama di pondok pesantren Al-Mubarok Pajo. Data yang diperolah secara lisan maupun tulisan, berdasarkan 
peristiwa pengalaman yang di dapat dari proses penelitian yang dilakukan (Albi Anggito & Johan Setiawan, 
2018). Dalam teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dalam penelitian ini menggunakan teknik 
wawancara semi terstruktur, proses wawancara yang mengikuti panduan wawancara yang telah dikembangkan 
berdasarkan topik-topik tertentu pertanyaan-pertanyaan utama yang diajukan mengikuti garis besar objek 
penelitian, tetapi memberikan fleksibilitas dalam pengembangan pertanyaan lebih lanjut kepada informan 
sebanyak 7 orang seperti Pimpinan Pondok Pesantren, Pembina guru, dan siswa kemudia melakukan, terakhir 
dokumentasi. 

Dalam menganalis data, penelitian menggunakan teknik analisis deskriptif kualitatif dengan pendekatan 
model analisis data miles dan Huberman yang mencakup tiga tahapan utama, yaitu: Reduksi data, penyajian 
data dan penarikan kesimpulan. (Sugiono, 2022). Dalam penelitian ini, triangulasi digunakan sebagai metode 
untuk memeriksa validitas dan kredibilitas data. Peneliti melakukan triangulasi sumber dengan membandingkan 
data dari berbagai informan, data hasil wawancara ini kemudian dibandingkan dan diperkuat dengan hasil 
observasi dan dokumentasi langsung. Untuk menjamin kredibilitas data. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendekatan komunikasi dakwah dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama bertujuan untuk 
membentuk pemahaman keagamaan yang toleran, seimbang, dan damai, serta menghindari sikap ekstrem 
(radikal maupun liberal). Dalam konteks ini, pendekatan dakwah perlu disesuaikan agar pesan tentang 
wasathiyah (moderat) dalam Islam dapat diterima dan diinternalisasi. 

Pondok pesantren senantiasa bersentuhan dengan realitas sosial. Karena itu, kehadiran pesantren sebagai 
lembaga pendidikan dan sosial di tengah- tengah masyarakat diharapkan dapat memainkan perannya secara 
dinamis dengan membawa visi (rahmatanlil’alamin), yaitu mengedepankan prinsip saling menghargai. Pada 
konteks tersebut, pondok pesantren diharapkan dapat menjadi garda terdepan untuk mengembalikan ajaran 
Islam universal dengan mengambil jalan tengah (wasathiyah), dalam membangun moderasi agama. Untuk 
mewujudkan hal itu, pesantren perlu menanamkan nilai-nilai pendidikan pesantren yang tidak lepas dari akar 
historisitas dan kulturalnya, serta didukung oleh pendekatan komunikasi dakwah yang efektif, adaptif, dan 
persuasif. 

Pendidikan pesantren difahami sebagai pandangan Islam yang menyeluruh terhadap konsep pendidikan 
Islam bercirikan khas Islam universal (kaffah) yang dilandasi nilai-nilai ilahiyah dan insaniyah. Pandangan 
tersebut secara holistik diharapkan dapat menjadi landasan konseptual dan operasional penyelenggaraan 
pendidikan Islam moderat sesuai dengan karakter kebangsaan ditengah keberagaman masyarakat Indonesia 
sehingga mampu menggilhami tindakan individu. Karena itu, pendidikan Islam yang tertutup (eksklusif) tidak 
lain disebabkan oleh pemahaman terhadap keislaman secara literatul dan tekstualis, sehingga mengakibatkan 
lahirnya pemahaman yang sempit dan berujung pada sikap anarkisme dan pengkafiran sampai dengan 
mengusung pesan suci atas nama Tuhan. (Haris & Munawir, 2015). 

Pendidikan Islam moderat diharapkan dapat menjadi perubahan sosial di tengah-tengah keragaman 
masyarakat sesuai dengan pandangan nilai-nilai al- Qur’an dan al-Hadist, sehingga sistem nilai tersebut 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  634 

melahirkan sikap perdamaian, persaudaraan kasih sayang (mahabbah),kebersamaan (ijtima’iyyah), persamaan 
(musawah), keadilan (adalah) dan persaudaraan (ukhuwah). 

Modal sosial tersebut diharapkan menjadi kekuatan bagi pendidikan Islam, sekaligus sebagai pusat 
peradaban Islamdi Indonesia. Karena itu, untuk mencapai cita-cita ideal dimaksud, diperlukan beberapa 
penegasan kembali mengenai nilai-nilai moderasi beragama di pondok pesantren sebagai sistem pendidikan 
Islam moderat, sumber utama yang harus diwujudkan dalam kehidupan sosial. 

Untuk melihat bagaimana nilai-nilai moderasi diterapkan di pondok pesantren Al-Mubarok Pajo, maka 
peneliti akan mengurainya. 

Nilai-Nilai Moderasi Beragama di Pondok Pesantren Al-Mubarok Pajo 

Adapun nilai-nilai moderasi beragama yang dimaksud adalah sebagai berikut. 

At-Tawassuth (Tengah-Tengah).  

Tawassuth berarti nilai-nilai Islam yang dibangun atas dasar pola pikir dan praktik yang lurus dan 
pertengahan, tidak berlebihan dalam halm tertentu. (M Ali Ramdhani, 2021) Tawassuth adalah sikap sedang 
atau tengah-tengah diantara dua sikap, yakni tidak terlalu jauh ke kanan (fundamentalis) dan tidak terlalu jauh 
ke kiri (liberalis). (Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019). Islam itu berada di tengah-tengah (tawassuth) 
yaitu berada di antara mereka yang berlebih-lebihan dan yang suka mengurang-ngurangi. Hadis tersebut juga 
menjegaskan menjaga keseimbanagan. Karena sikap Tawassuth tersebut akan diikuti oleh orang-orang yang suka 
mengurang-ngurangi dan juga akan mengembalikan orang-orang yang bersikap berlebih-lebihan. Sehingga nilai 
tawassuth dalam moderasi beragama dapat ditunjukkan dengan mengutamakan sifat pertengahan dalam segala 
hal, tidak ekstrim ke kiri ataupun ke kanan, dan saling menjaga keseimbangan (Azis & Anam, 2021:38). 

Dalam proses pendidikan, pesantren mempertahankan nilai tawassuth dan menghindari radikalisme 
dengan menanamkan pemahaman keislaman yang mendalam dan komfrehensif kepada santri. Pemahaman yang 
mendalam atas keragaman pandangan keagamaan akan melahirkan sikap moderat santri di Pesantren, sehingga 
tidak terjerumus pada sikap tatarruf (berlebih-lebihan) dan mudah menyalahkan satu sama lain. Setiap 
pembelajaran selalu menjunjung tinggi moderasi Islam. 

Berdasarkan hasil wawancara yang telah dilakukan peneliti dengan Ustadz Syarifudin, S.Pd.I selaku 
pendidik di pondok pesantren Al-Mubarok Pajo yaitu: sikap moderat atau tengah-tengah yang diajarkan kepada 
santri yaitu tidak ekstrem ke kanan maupun ke kiri. Dalam konteks pondok pesantren, sikap ini sangat penting 
karena menjadi landasan dalam mendidik santri agar menjadi pribadi yang bijak, toleran, dan seimbang dalam 
menghadapi kehidupan bermasyarakat dan beragama. (Wawancara: Pada Tanggal 14 April 2025). 

Wawancara yang dilakukan dengan peserta didik Ahmad: Para ustadz menyampaikan materi 
pembelajaran dan mengajarkan sikap At-tawassuth tidak Menganggap hanya kelompoknya yang benar, yang lain 
pasti sesat. mengajarkan bahwa ada banyak perbedaan dalam Islam yang sah dan masih dalam koridor kebenaran. 
Menghindari sikap mengkafirkan atau membid’ahkan orang lain secara sembarangan. Dan tidak menafsirkan 
agama sesuka hati, mengabaikan dalil, bahkan kadang menganggap semua agama sama tetap menghargai akal 
dan konteks zaman, tetapi tetap menjadikan Al-Qur'an dan Sunnah sebagai landasan utama. (Wawancara: Pada 
Tanggal 14 April 2025). 

Pembelajaran perbandingan pandangan dan aliran keagamaan yang ada di pesantrenakan membuka 
wawan kelimuan santri, sekaligus membentuk kepribadian yang inklusif, mampu berdialog dengan baik, dan 
menghargai perbedaan pandangan. Sikap terbuka dan menghargai perbedaan menjadi modal sikap moderasi 
agam. Sikap terbuka ini tidak hanya pada saat pembelajaran, tapi juga dalam kehidupan sehari-hari dimasyakat 
yang kaya akan perbedaan, baik itu antara aliran umat islam sendiri, maupun agama diluar Islam. Selain itu, agar 
terhindar sikap tatarruf (berlebih-lebihan) pesantren pondok pesantren Al-Mubarok Pajo mempertahankan nilai 
tawassut dengan cara deradikalisasi pemahaman agama. Sebab salah satu penyebab munculnya radikalisme 
dalam Islam adalah kesalahan dalam memahami agama. 

Mencermati hasil penelitian yang didapatkan berdasarkan beberapa informasi yang telah dikumpulkan 
dapat mengimpulkan bahwa dengan adanya sikap tawassuth ini, Islam menjadi mudah diterima disemua lapisan 
masyarakat. Karakter tawassuth dalam Islam adalah pusat antara dua ujung dan hal itu adalah kebaikan yang 
telah dibangun oleh Allah SWT sejak awal. 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  635 

I’tidal (Adil dan Bersikap Proposional) 

Kata I’tidal sering kali disama artikan dengan kata tawassuth. Padahal dalam moderasi beragama kata 
i’tidal yang dimaksud ialah perilaku proposional dan adil dengan penuh tanggung jawab. (M Ali Ramdhani, 
2021) Abdul Azis dan Khoirul Anam mengatakan bahwa adil yang dimaksud memiliki beberapa pengertian yaitu 
pertama, meluruskan atau duduk lurus. Kedua, melarikan diri atau mengelak dari jalan jalan (yang keliru) 
menuju jalan (yang benar). Ketiga, sama dan sepadan atau menyamakan. Keempat, menyeimbangkan atau 
mengimbangi, sebanding atau berada dalam suatu keadaan yang seimbang. (M Ali Ramdhani, 2021). Pendapat 
lain mengungkapkan bahwa ciri umat yang moderat dan seimbang adalah orang yang dapat berlaku adil. 
(Nurdin. 2021). 

Salah satu aplikasi dari keadilan dalam pondok pesantren Al-Mubarok Pajo adalah adanya kebijaksanaan 
dari guru kepada santri pada saat pembelajaran berlangsung. Santri yang taat aturan dalam belajar akan diberikan 
reward begitupun yangmelanggar aturan diberikan punishment yang sesuai dengan kesepakatan yang 
telahdibuat. Begitupun juga dalam proses belajar, meskipun setiap santri memiliki latar yang berbeda-beda baik 
dari segi ras, bahasa, latar belakang ekonomi berbeda, dan sebagainya namun seorang guru tetap memberikan 
feedback pada santri yang beragam tersebut. Prinsip persamaan dalam konsep keadilan juga terlihat dalam 
tempat tinggal/asrama yang ditempati semuanya seragam tanpa memandang status sosialsantri. Ini 
membuktikan bahwa keadilan selalu menjadi acuan dalam upaya untuk saling menghargai dan menghormati 
sesama. 

Hasil wawancara yang telah dilakukan peneliti dengan Ustadz Syarifudin, S.Pd.I menyampaikan selalu 
mengajarkan sikap adil yaitu bersikap imbang dan tidak diskriminatif, baik dalam hal keyakinan, pergaulan, 
maupun perlakuan terhadap orang lain, tanpa memandang latar belakang agama, suku, atau golongan. Tidak 
membeda-bedakan perlakuan terhadap sesama manusia berdasarkan agama atau kepercayaan. Dan Tidak 
menghakimi keyakinan atau ibadah orang lain dengan sikap benci atau merendahkan. (Wawancara: Pada 
Tanggal 14 April 2025) 

Mencermati hasil penelitian yang didapatkan berdasarkan beberapa informasi yang telah dikumpulkan 
dapat disimpulkan bahwa bersikap adil merupakan perintah bagi orang-orang yang beriman baik dalam ibadah 
maupun dalam kehidupan sehari-hari. Sikap adil berarti melakukan sesuatu sesuai dengan  porsi dan  haknya,  
memperoleh  hak  dan  menjalankan kewajiban, serta tanggung jawab berdasarkan profesionalitas dan taat atau 
berpegang teguh pada prinsip.  

At-Tasamuh (Toleransi) 

Dalam internal umat Islam sendiri terdapat berbagai macam sekte, kelompok, dan aliran keagamaan, 
sehingga diperlukan toleransi untuk menyikapi perbedaan tersebut. Toleransi jenis ini meyakini akan adanya 
perbedaan namun memberikan kebebasan kepada orang yang berbeda paham untuk menjalankan keyakinan 
aliran atau mazhabnya. Sikap toleransi ini tetap terjaga dengan baik jika dibalut ikatan persaudaraan sesama 
muslim, artinya walau dengan mazhab dan pandangan yang berbeda tetap dapat hidup berdampingan dengan 
damai. (Aziz & Anam, 2021). Tasamuh merupakan sikap mengakui dan menghormati perbedaan baik dalam 
aspek keagamaan dan berbagai aspek kehidupan lainnya. (Jamilah, 2020) Selain itu bahwa tasamuh memiliki arti 
tahasul yang berasal dari kata tasahal yaitu (mempermudah) yang memungkinkan setiap orang mengamalkan apa 
yang mereka yakini tanpa tekanan dan mengganggu keimanan orang lain. Istilah tasamuh sering dipadukan atau 
disamakan dengan istilah toleransi yang sudah menjadi pengetahuan tentang hubungan antara dua pihak yang 
berbeda secara ideologi maupun konsep. Akan tetapi toleransi yang dimaksud lebih kepada menghargai pemeluk 
agama lain tanpa memaksakan mereka yang berbeda agama dan bukan berarti mengikuti agama mereka. 
(Halimah, H., & Aryadillah, 2018). 

Pesantren Al-Mubarok Pajo walau memiliki pandangan yang keagamaan tersendiri, namun tetap 
menghargai pandangan orang lain dengan tidak mudah menyalahkannya. Sikap menghargai pandangan orang 
lain adalah wujud rahmat yang diajarkan oleh kiai sejak dahulu bahwa pandangan yang dianut oleh guru-guru 
diyakini benar, namun bukan berarti padangan orang lain adalah salah karena pandangan tersebut bersifat 
ijtihadi. 

Hasil wawancara yang telah dilakukan peneliti dengan Ustadz Abd. Mu’is, S.Pd.I selaku pimpinan Pondok 
mengatakan bahwa mereka sering menyapaikan dan mengajarkan sikap toleransi Menghargai kebebasan 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  636 

beragama setiap individu, tidak mencela atau menghina agama, simbol, atau tempat ibadah agama lain, tidak 
memaksakan ajaran agama kepada orang lain, bersikap ramah dan menghormati saat orang lain menjalankan 
ibadahnya, dan bersedia bekerja sama dalam urusan sosial meskipun berbeda agama atau keyakinan. 
(Wawancara: Pada Tanggal 21 April 2025). 

Wawancara yang dilakukan dengan peserta didik St. Fatimah: Para guru selalu mengajarkan sikap toleransi 
menghargai dan menghormati perbedaan keyakinan, agama, dan cara beribadah, tanpa mencampuri atau 
memaksakan keyakinan sendiri kepada orang lain. (Wawancara: Pada Tanggal 21 April 2025). 

Dari penjabaran tersebut  dapat dipahami bahwa prinsip tasamuh (toleransi) mengharuskan 
keterbukaan (Openess). Dalam konteks Pesantren Al-Mubarok Pajo keterbukaan tersebut dapat dilihat 
pada penerimaan santrinya yang dari berbagai macam latar belakang. Pesantren Al-Mubarok Pajo menjalin 
kerjasama dalam aspek keilmuan dengan lembaga atau pihak manapun. Dalam persoalan literasi, menyuguhkan 
berbagai paham keagamaan sebagai bentuk keterbukaan terhadap berbagi jenis pemikiran maka di pesantren 
diajarkan beragam mazhab. 

Mencermati hasil penelitian yang didapatkan berdasarkan beberapa informasi yang telah dikumpulkan 
dapat disimpulkan Tasamuh merupakan nilai moderasi beragama yang memiliki ciri-ciri yaitu menghargai 
perbedaan suku, agama, ras dan antar golongan (SARA) serta menghargai ritual dan hari besar agama lain yang 
berbeda. 

Asy-Syura (Musyawarah) 

Musyawarah berasal dari bahasa arab syura yang berarti mengambil, melatih, menyodorkan diri, dan 
meminta pendapat atau nasihat. Sedangkan Asy-syura secara umum berarti meminta sesuatu. Ar-Raghib Al-
Ashfahani mengatakan bahwa musyawarah adalah mengeluarkan pendapat dengan mengembalikan sebagiannya 
pada sebagian yang lain, yakni menimbang satu pendapat dengan pendapat lain  untuk  disepakati  satu  pendapat  
yang  disepakati. (M Ali Ramdhani, 2021). 

Syura (musyawarah) merupakan aktivitas yang dilaksanakan untuk menyelesaikan segala macam persoalan 
dengan jalan duduk bersama,mengumpulkan pandangan yang beragam untuk mencapai kesepakatan demi 
kemaslahatan bersama. Musyawarah di Pesantren Al-Mubarok Pajo merupakan bagian dari tradisi khas 
pesantren yang sudah ada sejak lama dipertahankan sesuai dengan perkembangan zaman. Setidak terdapat 
beberapa jenis musyawarah yang terimplementasi dalam pembelajaran didalam kelas. Musyawarah sebagai 
metode pembelajaran, musyawarah program, dan bahsul masa’il. 

Musyawarah sebagai metode pembelajaran terlihat pada metode diskusi atau diskusi kelompok dalam 
pembelajaran di kelas. Diskusi merupakan metode pembelajaran yang dilakukan untuk pemecahan masalah yang 
dilakukan secara berkelompok dengan metode diskusi untuk membahas tema yang telah ditentukan. Metode ini 
menuntut santri untuk aktif mengungkapkan ide dan gagasan agar proses pembelajaran berjalan lancar. Selain 
itusantri dituntut pula menghargai pandangan yang berbeda dengannya. Dengan cara itu, implementasi 
musyawarah sebagai metode pembelajaran di dalam kelas terkategorisasi sebagai metode pembelajaran 
kooperatif. 

Wawancara yang telah dilakukan peneliti dengan Ustadz Abd. Mu’is, S.Pd.I selalu menyampaikan pesan 
dakwah dan mengajarkan pentingnya musyawarah mengedepankan dialog, diskusi, dan kesepakatan bersama 
dalam menyikapi persoalan keagamaan dan sosial, bukan dengan cara memaksakan kehendak atau fanatisme 
kelompok. (Wawancara: Pada Tanggal 21 April 2025). 

Wawancara yang dilakukan dengan peserta didik Nur hayati: Para ustadz menyampaikan pentinya 
musyawarah dalam semua persoalan baik itu agama dan kehidupan soaial supaya mencegah konflik akibat 
perbedaan pendapat, menghargai keberagaman pandangan dalam umat beragama, menumbuhkan sikap terbuka 
dan saling belajar, agar menghasilkan keputusan yang adil, seimbang, dan tidak berat sebelah. (Wawancara: Pada 
Tanggal 21 April 2025)\Mencermati hasil penelitian yang didapatkan berdasarkan beberapa informasi yang telah 
dikumpulkan dapat disimpulkan bahwa Tradisi musyawarah di Pesantren Al-Mubarok Pajo menjadi sebuah 
karakter moderasi Islam dikarenakan musyawarah adalah jalan terbaik untuk memilih sekian banyak jalan agar 
memperoleh kemaslahatan bersama. Musyawarah juga dapat meningkatkan semangat kebersamaan karena 
keputusan yang diambil berdasarkan kesepakatan bersama. 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  637 

Al-Muwathanah (Cinta Tanah Air) 

Al-Muwathanah adalah pemahaman dan sikap penerimaan eksistensi negara-bangsa (nation-state) dan 
pada akhirnya menciptakan cinta tanah air (nasionalisme) dimanapun berada. (M Ali Ramdhani, 2021)  
Orientasi muwathanah ialah mengedepankan kewarganegaraan dengan mengakui dan menghormati negara atau 
bangsa. Secara eksplisit tidak ada ayat Al-Qur’an yang menyebutkan tentang cinta tanah air (nasionalisme). 

Cinta  tanah  air  adalah  sebuah  komitmen  kebangsaan  yang merupakan indikasi bagaimana cara 
pandang, sikap, dan praktik keagamaan  mempengaruhi  penerimaan  implikasi  mendasar  dari nasionalisme. 
Dengan demikian, di antara ciri-ciri cinta tanah air dalam nilai moderasi beragama ialah menghormati simbol-
simbol negara, dan rasa persaudaraan dengan seluruh warga negara. 

Pesantren Al-Mubarok Pajo dalam upaya membentuk nasionalisme santri, maka terdapat mata pelajaran 
kewarganegaraan dalam kurikulum. Mata pelajaran ini diharap menjadi pengetahuan lalu selanjutnya dapat 
menjadi sikap dalam diri untuk mempertahankan NKRI. Pembentukan pemahaman nasionalisme santri juga 
dilakukan dalam bentuk pengajaran teks-teks kitab yang mengajarkan pentingnya mencintai tanah air dengan 
meyakini bahwa nasionalisme bahagian dari pada iman. 

Wawancara dengan Ustadz Abd. Mu’is, S.Pd.I selalu menyampaikan materi dan mengajarkan tentang al-
muwathanah menunjukkan bahwa agama dan nasionalisme tidak bertentangan, bahkan saling memperkuat. 
Seorang yang beragama dengan baik juga seharusnya menjadi warga negara yang baik. Ini penting di sampaiakan 
agar menjaga persatuan dan kesatuan bangsa, patuh terhadap hukum dan peraturan negara selama tidak 
bertentangan dengan nilai-nilai agama, dan menghargai simbol-simbol negara seperti bendera, lagu kebangsaan, 
dan lambang negara. (Wawancara: Pada Tanggal 28 April 2025) 

Berdasarkan uraian tersebut dapat dipahami bahwa nilai wataaniyah wa muwatanah (kebangsaan dan 
kewarganegaraan) telah diterapkan di pesantren Al-Mubarok Pajo. Hal tersebut dapat diidentifikasi pada 
pemahaman pesantren yang menerima Pancasila dan NKRI sebagai ideologi negara. Tidak hanya itu, pesantren 
mendorong semangat nasionalisme santri dengan cara terlibat langsung dalam acara-acara hari nasional seperti 
upacara 17 Agustus, Hari Pahlawan, Hari Santri, dan lain-lain, serta menyanyikan lagu Kebangsaan Indonesia 
Raya pada acara-acara formal sebagai wujud kecintaan kepada tanah air Indoenesia.  

Al-La’unf (Anti Kekerasan) 

(Isna Shofiyani Fathoni, 2022) Bahwa Aanti kekerasan adalah suatu langkah untuk menghalau 
ekstrimisme yang memprovokasi terjadinya kerusakan dan kehancuran dalam tatanan sosial, agama, maupun 
politik.Kekerasan dalam berbagai pengertian menggunakan istilah radikalisme. Anti kekerasan berarti 
memerangi ekstremisme, yang menyerukan penghancuran dan kekerasan terhadap diri sendiri dan tatanan 
sosial. Ekstremisme dalam konteks moderasi beragama dipahami sebagai ideologi tertutup yang mengarah pada 
perubahan sistem sosial dan politik. Islam dikenal sebagai agama yang tidak menyukai kekerasan terhadap 
siapapun dan apapun, termasuk pemeluk agama yang berbeda. Islam adalah agama yang penuh dengan kasih 
sayang, kelembutan, kebaikan, keramahan, dan makna serupa.  

Wawancara yang dilakukan dengan peserta didik Nur hayati: Para ustadz selalu menyampaikan dan 
mengajarkan pentinya sikap anti terhadap kekerasan yaitu menolak segala bentuk kekerasan baik fisik, verbal, 
maupun simbolik yang dilakukan atas nama agama, sikap ini menegaskan bahwa agama sejatinya membawa 
rahmat, kasih sayang, dan kedamaian, bukan kekerasan, permusuhan, apalagi terorisme. (Wawancara: Pada 
Tanggal 28 April 2025) 

I’tiraf Al-‘urf (Ramah Budaya) 

Isna Shofiyani Fathoni, (2022) mengungkapkan yang dimaksud dengan ramah budaya berarti bahwa 
sebagai manusia yang berakal dan berbudi pekerti, sudah selayaknya mampu mempergunakan serta 
memanfaatkan kekayaan dan keberlimpahan yang telah dianugerahkan oleh Tuhan Yang Maha Esa dengan 
sebaik mungkin berdasarkan asas kebermanfaatan. Masyarakat harus senantiasa melestarikan tradisi yang 
berkembang di masyarakat, dengan tidak melupakan nilai-nilai agama. Ramah budaya yang tersirat dari nilai 
moderasi beragama adalah menghormati adat/tradisi dan budaya masyarakat setempat, dan orang yang 
melakukan moderasi beragama adalah orang yang mampu menempatkan dirinya. 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  638 

Hasil wawancara yang telah dilakukan peneliti dengan Ustadz Syarifudin, S.Pd.I selalu menyampaikan 
tentang pentinya bersikap ramah terhadap budaya dan tidak menolak tradisi lokal secara kaku, selagi tidak 
menyimpang dari nilai-nilai pokok agama. Ini mencerminkan keseimbangan antara ajaran agama dan realitas 
sosial masyarakat, menghargai tradisi lokal yang bernilai positif, dan tidak mudah mengharamkan budaya tanpa 
kajian mendalam. (Wawancara: Pada Tanggal 28 April 2025). 

Mencermati hasil penelitian yang didapatkan berdasarkan beberapa informasi yang telah dikumpulkan 
dapat disimpulkan bahwa dari poin-poin penjelasan diatas dapat penulis simpulkan bahwa nilai-nilai moderasi 
beragama dalam pondok pesantren Al-Mubarok Pajo diantaranya Tawassut (jalan tengah), I’tidal (Adil dan 
Bersikap Proposional), Tasamuh (toleransi), Asy-Syura (musyawarah), Al-Muwathanah (cinta tanah air), Al-La’unf 
(anti kekerasan) dan I’tiraf Al-‘urf (ramaha budaya). Menggunakan media dakwah melalui pendidikan, dan media 
internet.  

Pendekatan Komunikasi Dakwah dalam Menanamkan Nilai-Nilai Moderasi Beragama di Pondok Pesantren 
Al-Mubarok Pajo 

Pendekatan komunikasi dakwah adalah proses penyampaian informasi atau pesan dari seseorang atau 
sekelompok kepada seseorang atau sekolompok orang lainnya yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadist dengan 
menggunnakan lambang-lambang baik secara verbal ataupun nonverbal dengan tujuan untuk mengubah sikap, 
pendapat, atau perilaku orang lain yang lebih baik sesuai ajaran Islam, baik langsung secara lisan maupun tidak 
langsung melalui media. (Ilaihi, 2010) 

Pendekatan komunikasi dakwah sebagai upaya komunikator (orang yang menyampaikan pesan seperti 
Ustadz, Ulama, Kyai, Buya, atau Mubaligh) dalam mengkomunikasikan/menyampaikan pesan-pesan Al-Qu’an 
dan Hadist kepada umat (khalayak) agar umat dapat mengetahui, memahami, menghayati, dan mengamalkan 
dalam kehidupan sehari-hari serta menjadikan Al-Qur’an dan Hadist sebagai pedoman dan pandangan 
hidupnya. Secara umum, komunikasi dakwah adalah suatu penyampaian pesan dakwah yang secara sengaja 
dilakukan oleh komunikator (Da’i) kepada komunikan (Mad’u) dengan tujuan membuat komunikasi 
berperilaku tertentu. (Abdullah, 2018). 

Komunikasi dakwah di Pondok Pesantren Al-Mubarok Pajo yaitu suatu rangkaian proses komunikasi, 
dimulai dari komunikasi yang pada proses penyampaian pesan dakwahnya menggunakan dakwah bil-lisan, 
dakwah bil-qalam dan dakwah bil-hal; 

Dakwah bil-lisan. 

Secara sederhana dakwah bil-lisan adalah dakwah yang menggunakan kata-kata ucapan untuk 
menyampaikan isi atau pesan dakwah. Sebagaimana lisan yang berarti bahasa, atau ucapan. Sehingga dakwah 
bil-lisan dapat diartikan sebagai penyampaian pesan dakwah melalui lisan berupa ceramah atau komunikasi 
antara da’i dan mad’u. Yang dimana dalam dakwah bil-lisan ini sering digunakan di masyarakat saat pengajian 
maupun saat peringatan hari-hari tertentu karena menganggap metode ini cukup efisien untuk dilakukan. Dalam 
dakwah lisani, para da’i umumnya menyampaikan materi dakwah dalam wujud pidato saja, tanpa berikan waktu 
kepada jamaah untuk bertanya atau menyanggah dalam dialog yang baik. Secara praktis, hal tersebut 
membutuhkan upaya positif dan konstruktif untuk menemukan solusi terhadap permasalahan masyarakat 
modern (Widoyo, 2022). 

Hal ini senada yang di sampaikan oleh pimpinan pondok pesantren Al-Mubarok Pajo Ustadz Abd. Mui’s, 
S.Pd.I mengatakan bahwa Dakwah yang dilakukan di sini kepada para santri dengan ucapan atau perkataan 
secara langsung, baik dalam bentuk ceramah, khutbah, pengajian, diskusi, atau percakapan sehari-hari. Ini 
merupakan metode yang sangat umum digunakan oleh da’i dalam menyampaikan ajaran Islam kepada individu 
atau masyarakat. Begitu juga yang dilakukan di pondok pesantren Al-Mubarok Pajo (Wawancara: Pada Tanggal 
28 April 2025) 

Dakwah Bil-qalam  

Dakwah bi al-qalam yaitu dakwah melalui tulisan yang dilakukan dengan keahlian menulis di surat kabar, 
majalah, buku, maupun internet. Dakwah bi al-qalam mempunyai jangkauan yang lebih luas dari pada melalui 
media lisan. Selain itu, metode yang digunakan juga tidak membutuhkan waktu secara khusus untuk 
kegiatannya. Kapan saja dan dimana saja mad‟u atau obyek dakwah dapat menikmati sajian dakwah bi al-qalam 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  639 

ini. Dalam dakwah bi al-qalam diperlukan kepandaian khusus dalam hal menulis, yang kemudian disebarluaskan 
melalui media cetak (printed publication). Keterampilan menulis sendiri, ibarat mengendarai sepeda atau 
berenang, pada dasarnya teori saja tidak cukup untuk mengungkapkan gagasan. Bahkan tanpa tahu semua teori, 
bisa saja orang dapat mengendarai sepeda atau berenang. Sebaliknya, orang mengetahui teorinya, tetapi tidak 
pernah mengaplikasikannya, maka ia akan kesulitan dalam menuangkan teori dan ide yang ia punya. (Abdullah, 
2018). 

Hasil wawancara dengan pembina pondok pesantren Al-Mubarok Pajo Ustadz Wahyudin, S.Pd 
mengatakan dakwah yang dilakukan selain secara langsung melalui dakwah bil-lisan juga melalui tulisan, baik 
dalam bentuk artikel, buku, puisi, pesan singkat whatsapp, dan media sosial facebook. (Wawancara: Pada 
Tanggal 28 April 2025) 

Dakwah bil-hal  

Dakwah bil-hal dapat diartikan sebagai proses dakwah dengan keteladanan, dengan perbuatan nyata 
((Abdullah, 2018). Dapat disimpulkan bahwas dakwah bil hal adalah melakukan dakwah dengan memberikan 
contoh melalui tindakan-tindakan atau perbuatan-perbuatan nyata yang berguna dalam peningkatan keimanan 
manusia yang meliputi segala aspek kehidupan. Dakwah bil hal adalah bagian dari metode dakwah selain dari 
dakwah bil lisan dan bil qalam. Metode dakwah bil hal atau dakwah dengan aksi nyata masih jarang digunakan 
jika dibandingkan dengan metode dakwah yang lain.  

Wawancara dengan Ustadz Wahyudin, S.Pd mengatakan dakwah melalui perbuatan nyata dalam 
kehidupan sehari-hari atau keteladanan, dalam hal ini seorang da’i atau ustadz memberikan keteladan nyata 
dalam cerminan tingkah laku, budi pekerti yang baik bukan melalui ucapan atau tulisan. Ini adalah bentuk 
dakwah yang sangat kuat, karena memberikan contoh langsung dalam kehidupan sehari-hari. (Wawancara: Pada 
Tanggal 28 April 2025). 

Dalam kegiatan komunikasi penyampaian pesan memiliki kecenderungan bersifat umum, baik tentang 
informasi yang sifatnya ilmiah ataupun yang non-ilmiah. Kecenderungan umum keilmuan komunikasi pada 
dasarnya dilatarbelakangi oleh sifat komunikasi yang bisa masuk dalam setiap keilmuan serta kebutuhan 
keilmuan-keilmuan lain dengan pengetahuan komunikasi. Oleh karena itu, ada keterkaitan antara komunikasi 
dengan dakwah sebagai proses atau kegiatan mengajak (menyampaikan pesan) kepada Allah. Proses mengajak 
ini disebut sebagai komunikasi persuasif. Secara istilah komunikasi persuasif diartikan sebagai usaha sadar dalam 
mengubah pikiran dan tindakan dengan memanipulasi motif ke arah tujuan yang telah ditetapkan (Suryati, 
2013). Makna memanipulasi ini bukan dalam konotasi negatif, tetapi dalam kerangka proses mengubah 
pemikiran atau mindset seseorang yang menjadi objek komunikasi. Hal inilah yang menjadi kedekatan makna 
istilah dakwah dengan komunikasi persuasif yaitu usaha mengubah pemikiran dan perilaku. 

Dalam dakwah unsur-unsur pendekatan komunikasi disesuaikan dengan visi dan misi dakwah. 
Komunikasi dakwah adalah suatu bentuk komunikasi yang khas dimana seseorang komunikator menyampaikan 
pesan-pesan yang bersumber atau sesuai dengan ajaran Al-quran dan Sunnah, dengan tujuan agar orang lain 
dapat berbuat amal saleh sesuai dengan pesan-pesan yang disampaikan. (Toto Tasmara, 1997) 

Ada beberpa pendekatan komunikasi dakwah dalam menanankan nilai moderasi beragama di Pondok 
pesantren Al-Mubarok Pajo yaitu pendekatan persuasif, pendekatan edukatif dan pendekatan dialogis.  

Pendekatan Persuasif.  

Merupakan komunikasi di mana pesan-pesan yang disampaikan diharap mampu mengubah sikap, 
kepercayaan dan perilaku pihak penerima. Sedangkan maksud komunikasi persuasif dalam kerangka dakwah 
adalah komunikasi yang senantiasa berorientasi pada segi-segi psikologis mad’u dalam rangka membangkitkan 
kesadaran mereka untuk menerima dan melaksanakan ajaran Islam (Slamet, 2009). Dalam dakwah persuasif, 
kemampuan keterampilan interpersonal merupakan keterampilan praktis dalam menyampaikan pesan dakwah 
untuk meyakinkan atau mempengaruhi orang lain. Hal ini berkaitan dengan kompetensi metodologis da'i, yaitu 
bagaimana menggunakan pendekatan dalam menyampaikan pesan-pesan dakwah kepada mad'u. 

Hal ini senada yang di sampaikan oleh pimpinan pondok pesantren Al-Mubarok Pajo Ustadz Abd. Mui’s, 
S.Pd.I mengatakan bahwa komunikasi dakwah yang digunakan meliputi pendekatan persuasif yaitu dakwah yang 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  640 

dilakukan dengan cara membujuk, menyentuh hati, dan membina kesadaran secara halus dan bijak, tanpa 
paksaan atau kekerasan. 

Pendekatan Edukatif 

Komunikasi edukatif ada tiga level komunikasi yang berlangsung yaitu komunikasi interpersonal, 
komunikasi kelompok dan komunikasi public, komunikasi interpersonal atau komunikasi antar pribadi adalah 
proses komunikasi antara dua orang atau lebih secara tatap muka. Ini memungkinkan komunikator 
menyampaikan pesan secara langsung dan komunikan menanggapinya pada saat yang bersamaan. Komunikasi 
kelompok adalah komunikasi yang berlangsung antara beberapa orang dalam suatu kelompok kecil seperti pada 
rapat, pertemuan, konferensi. komunikasi publik adalah pertukaran pesan dengan sejumlah orang yang berada 
dalam sebuah organisasi atau yang di luar organisasi, secara tatap muka atau melalui media. Tujuan pendidikan 
itu akan tercapai jika prosesnya komunikatif. Jika prosesnya tidak komunikatif tidak mungkin tujuan pendidikan 
itu akan tercapai. Bagaimnan caranya agar proses penyampaian satu pelajaran oleh ustadz kepada santri menjadi 
komunikatif. Proses pembelajaran akan efektif jika, komunikasi dan interaksi antara ustadz dengan santri terjadi 
secara intensif. Ustadz dapat merancang model-model pembelajaran sehingga santri dapat belajar secara optimal. 
Ustadz mempunyai peran ganda dan sangat strategis dalam kaitannya dengan kebutuhan santri. Peran 
dimaksudkan adalah ustadz sebagai guru, guru sebagai orang tua, dan guru sebagai teman sejawat belajar. (Ety, 
2015). 

Hal ini senada yang di sampaikan oleh pimpinan pondok pesantren Al-Mubarok Pajo Ustadz Abd. Mui’s, 
S.Pd.I mengatakan bahwa di pondok pesantren Al-Mubarok Pajo menggunakan komunikasi Edukatif yaitu 
dakwah yang dilakukan dengan cara mendidik, memberikan pengetahuan, dan membina kesadaran keagamaan 
secara sistematis.  

Pendekatan Dialogis 

Proses dialogis menunjukkan adanya kesesuaian antara pesan yang disampaikan dengan kebutuhan 
audiens dan situasi sosial yang mengitarinya. Dalam suatu proses komunikasi terdapat dua orang atau lebih yang 
membawa latar belakang dan pengalaman mereka masing-masing ke dalam suatu peristiwa komunikasi. 
Komunikasi yang dialogis menunjukkan adanya situasi timbal balik di mana setiap pihak menciptakan pesan 
yang dimaksudkan untuk memperoleh respons tertentu dari pihak lainnya. Dakwah komunikatif dikatakan 
bersifat dialogis karena mampu menyesuaikan pesan-pesan dakwah dengan kondisi individual dan sosial mad’u. 
Artinya, ada proses interaktif antara cita ideal dakwah dengan kecenderungan yang dimiliki oleh mad’u. 

Hal ini senada yang di sampaikan oleh pimpinan pondok pesantren Al-Mubarok Pajo Ustadz Abd. Mui’s, 
S.Pd.I mengatakan bahwa di pondok pesantren Al-Mubarok Pajo menggunakan komunikasi Dialogis yaitu 
dakwah yang dilakukan melalui percakapan dua arah, saling berdiskusi, bertukar pikiran, dan saling 
mendengarkan. Ini adalah pendekatan yang mengedepankan musyawarah, empati, dan keterbukaan dalam 
menyampaikan ajaran Islam. Para pembina dan ustadz di Al-Mubarok Pajo cenderung mengedepankan 
komunikasi interpersonal yang bersifat humanis dan kontekstual, disesuaikan dengan kondisi sosial dan budaya 
masyarakat. Dan dakwah yang dilakukan tidak bersifat menghakimi, tetapi mendorong pemahaman keagamaan 
yang inklusif dan damai. (Wawancara: Pada Tanggal 28 April 2025). 

Mencermati hasil penelitian yang didapatkan berdasarkan beberapa informasi yang telah dikumpulkan 
dapat disimpulkan bahwa pendekatan dakwah yang digunakan meliputi pendekatan persuasif, edukatif, dan 
dialogis. Pondok pesantren Al-Mubarok Pajo cenderung mengedepankan komunikasi interpersonal yang bersifat 
humanis dan kontekstual, disesuaikan dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat. Dan dakwah yang 
dilakukan tidak bersifat menghakimi, tetapi mendorong pemahaman keagamaan yang inklusif dan damai. 
Pendekatan ini terbukti efektif dalam memperkuat penanaman nilai-nilai moderasi dalam kehidupan sehari-hari 
di Pondok Pesantren Al-Mubarok Pajo 

KESIMPULAN 

Nilai-nilai moderasi beragama dalam Menyampaikan pesan dakwah yang mengandung nilai moderasi di 
pondok pesantren Al-Mubarok Pajo diantaranya Tawassut (jalan tengah), I’tidal (Adil dan Bersikap Proposional), 
Tasamuh (toleransi), Asy-Syura (musyawarah), Al-Muwathanah (cinta tanah air), Al-La’unf (anti kekerasan) dan 
I’tiraf Al-‘urf (ramaha budaya). Menggunakan media dakwah melalui pendidikan, dan media internet. 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  641 

Pendekatan komunikasi dakwah dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama di pondok pesantren Al-
Mubarok Pajo yaitu Menggunakan Dakwah bil-lisan, bil-qalam, dan bil-hal dengan pendekatan persuasif, 
edukatif, dan dialogis. Pendekatan interpersonal yang bersifat humanis dan kontekstual, disesuaikan dengan 
kondisi sosial dan budaya masyarakat. Dan dakwah yang dilakukan tidak bersifat menghakimi, tetapi mendorong 
pemahaman keagamaan yang inklusif dan damai. Pendekatan komunikasi memiliki implikasi praktis yang sangat 
besar bagi pendakwah dan pengelola pesantren, mulai dari pembelajaran yang efektif, hubungan yang harmonis, 
hingga peran sosial yang strategis. Pesantren yang mampu menerapkan komunikasi persuasif, edukatif, dan 
dialogis akan menjadi pusat peradaban Islam yang relevan, adaptif, dan diterima luas oleh masyarakat. Sehingga 
mencegah dari doktrin ekstrimisme, 

Daftar Pustaka 

Abdul Azis dan A. Khoirul Anam. (2021). Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai Islam. Jakarta: Direktorat 
Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI,  

Abdul Rahman, (2021).  Moderasi Beragama: Dalam Bingkai Keislaman Di Indonesia. Bandung: Lekkas, 20 

Abdullah. (2018). Ilmu Dakwah: Kajian Ontologi, Epistemologi, Aksiologi Dan Aplikasi Dakwah. Depok: 
Rajawali Pres, 153 

Ahmad Muzakki, (2020). Pemikiran Fiqh dan Tasawwuf Syekh Muhammad Nawawi Banten dan Pengaruhnya 
Terhadap Moderasi Beragama dan Perdamaian, LISAN AL-HAL: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan 
Kebudayaan 4(2), 4-5 

Anggito, Albi. Setiawan, Johan. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi Jawa Barat : CV Jejak, 7 

B, Milles Mathew, et al., ed. (2014). Qualitative Data Analiysis: a Methods sourcebooks. Arizona State university: 
United States Of America.  

Bahri Syaiful Djamarah, (2004) Pola Komunikasi Orang Tua Dan Anak Dalam Keluarga, Jakarta: PT, Reneka 
Cipta, 55-56 

Fahri, Mohamad, dan Ahmad Zainuri. (2019) “Moderasi Beragama di Indonesia.” Jurnal intizar 25, (2). 
http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/intizar/article/view/5640/3-4.  

Haris, Munawir, (2015). “Islam Moderat Konteks Indonesia dalam Perspektif Histori” Jakarta: Tasamuh: Jurnal 
Studi Islam, 7(2), 7-8. 

Halimah, H., & Aryadillah, M. (2018). Semangat Jihad Dan Kerukunan Antar Umat Beragama. Refleksi, 17(1), 61–
78. https://doi.org/10.15408/ref.v17i1.1 0200 

Isna Shofiyani Fathoni, (2022). Analisis Upaya UIN Raden Mas Said Dalam Implementasi Nilai-Nilai Moderasi 
Beragama di Era Modern, International Conference on Cultures & Languages, (ICCL) 1, (1). 2 

Kementerian Agama Republik Indonesia, (2019). Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam, 
Jakarta Pusat: Kelompok Kerja dan Lembaga Daulat Bangsa, 11 

Karyaningsih, Ponco Dewi, (2018). Ilmu Komunikasi. Yokyakarta: Samudra Biru, 3  

M Ali Ramdhani et al., (2021). Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai Islam, Jakarta: Direktorat Jenderal 
pendidikan Islam Kementrian Agama RI, 34,50,52,55,58 

Nurfitriani, (2017). Strategi Komunikasi Guru Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Agama Di Sd Islam Terpadu Al-
Kahfi Ciracas Jakarta Timur, Thesis: Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Fakultas, Ilmu Dakwah dan Ilmu 
Komunikasi, 3 

Nurdin, Fauziah. (2021). “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an Dan Hadist.” Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah: 
Media Kajian AlQur’an Dan Al-Hadits Multi Perspektif 18,(1) 67. 
https://www.jurnal.arraniry.ac.id/index.php/almuashirah/article/view/10525. 

Nur Inah Ety, (2015).“Peran Komunikasi Dalam Interaksi Guru Dan Siswa Ety Nur Inah,” jurnal Al-Ta’dib 8, 
No. 2 : 150–67. https://www.neliti.com/id/publications/235720/peran-komunikasi-dalam-interaksi-
guru-dan-siswa 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index
https://doi.org/10.15408/ref.v17i1.1%200200
https://www.jurnal.arraniry.ac.id/index.php/almuashirah/article/view/10525


JURNAL PENDIDIKAN IPS  ISSN: 2088-0308 | e-ISSN: 2685-0141 
Vol. 15, No. 2, Juni 2025  https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119  
 

https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index  642 

Mannan, A. (2019). Etika Komunikasi Interpersonal Mahasiswa Ilmu Komunikasi Fakultas Dakwah dan 
Komunikasi Kepada Dosen Melalui Smartphone. Jurnal Aqidah-Ta, 5(1), 2477–5711. 

Ma’arif, Bambang S. (2015). Psikologi Komunikasi Dakwah. Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 127 

Maghfirah, Eva. (2016). “Komunikasi Dakwah: Dakwah Interaktif Melalui Media Komunikasi,” Dakwatuna 
Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 2, (1), 35. 

Rosyidah, Fifi. 2021. “Eksistensi Peran Pesantren Dalam Mewujudkan Moderasi Keberagamaan.” 4(11): 109–26. 

Silkyanti, F. (2019). Analisis Peran Budaya Sekolah yang Religius dalam Pembentukan Karakter Siswa. Indonesian 
Values and Character Education Journal, 2(1), 36. https://doi.org/10.23887/ivcej.v2i1. 17941 Fathoni 

Suriati. (2013). Majelis Ta'lim: Strategi Dakwah dalam Mempererat Ukhuwah Islamiyah. Al-Mishbah: Jurnal Ilmu 
Dakwah dan Komunikasi. 9(2). 2-3 

Solihat, M., Purwaningwulan, M. M., & Solihin, O. (2014). Interpersonal Skill (Tips Membangun Komunikasi dan 
Relasi). Rekayasa Sains. 9-10 

Sugiyono, (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta, 337 

Sitti Jamilah Amin et al. (2020) Indahnya Moderasi Beragama. Parepare. IAIN Parepare Nusantara Press, 38  

Slamet, 2009. “Efektivitas Komunikasi dalam Dakwah Persuasif”, dalam Jurnal Dakwah,10 (2),181. 
https://media.neliti.com/media/publications/76596-ID-efektifitas-komunikasi-dalam-dakwah-pers.pdf 

Tasmara, T. (1997). Komunikasi Dakwah. Jakarta : Gaya Media Pratama, 12 

Widoyo, A. F., Islamy, A., Zulihi, Z., & Susilo, A. (2024). Universal Islamic Education in the Regulation of 
Da’wah Orientation of Majelis Taklim in Indonesia. Paradigma, 21(1), 49–63. 
http://jurnal.unismabekasi.ac.id/index. php/paradigma/article/view/8133 

Wahyu Ilaihi, (2010). Komunikasi Dakwah, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 26 

 

https://doi.org/10.37630/jpi.v15i2.3119
https://ejournal.tsb.ac.id/index.php/jpi/index
https://doi.org/10.23887/ivcej.v2i1.%2017941
https://media.neliti.com/media/publications/76596-ID-efektifitas-komunikasi-dalam-dakwah-pers.pdf
http://jurnal.unismabekasi.ac.id/index.%20php/paradigma/article/view/8133

